
Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp
Duyên Khởi

ISSN: 2734-9195   09:05 07/01/2026

Qua đối chiếu giữa sáu tầng kiểm chứng Đạo lý của Quân tử trong Trung Dung
và giáo lý Lý Duyên Khởi của Thánh Đệ tử trong kinh điển Phật giáo sơ kỳ, ta
thấy rõ cả hai hệ tư tưởng đều truy cầu một chân lý phổ quát, vĩnh hằng và bất
biến.

Giới thiệu: Bài viết tập trung giải mã sáu tầng kiểm chứng của Đạo quân tử,
đối chiếu với giáo lý nền tảng của Phật giáo, đó là Lý Duyên Khởi
(Pratītyasamutpāda). Mặc dù xuất phát từ hai hệ tư tưởng khác biệt, nhưng Lý
Duyên Khởi với tính chất "Pháp nhĩ như thị" (luật bất biến, áp dụng cho tất cả
chúng sinh) đã tạo cầu nối triết học thú vị, cho thấy cả hai đều hướng đến một
chân lý phổ quát, tự thân và không thể bị lung lay.

Từ khóa: Trung dung, lăng kính, pháp duyên khởi, Đạo, Phật giáo…

Ảnh: Minh Nam

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



Trong kho tàng triết học Đông phương, sự tìm kiếm một chân lý phổ quát,
vĩnh hằng và không thể bị nghi ngờ luôn là mối quan tâm hàng đầu. Đoạn văn
kinh điển trong Trung Dung đã định nghĩa sự hoàn hảo của Đạo quân tử qua sáu
tầng kiểm chứng nghiêm ngặt: "故  君  子  之  道，本  諸  身，  徵  諸  庶  民 . 考  諸  三  王
而  不  繆，建  諸  天  地  而  不  悖 . 質  諸  鬼  神  而  無  疑 . 百  世  以  俟  聖  人  而  不  感 .".

(Cố quân tử chi đạo, bản chư thân, trưng chư thứ dân. Khảo chư tam vương, nhi
bất mậu; kiến chư Thiên Địa, nhi bất bội; chất chư quỉ thần, nhi vô nghi. Bách
thế dĩ sĩ Thánh nhân, nhi bất hoặc)

Dịch: Cho nên, Đạo lý của người quân tử, phải lấy thân mình làm gốc rễ (nghĩa
là phải tự tu dưỡng). Đạo ấy phải được chứng thực (kiểm nghiệm) qua sự chấp
nhận của dân chúng bình thường (trăm họ). Khi xét nghiệm với khuôn phép của
ba đời Vua Thánh (Hạ, Thương, Chu) thì không hề có sai lạc. Khi đặt lập (xây
dựng) cùng với Trời Đất thì không hề có sự trái nghịch. Khi chất vấn đến Quỷ
Thần thì không hề có sự nghi ngờ. Dù trăm đời sau có Thánh nhân xuất hiện để
kiểm nghiệm, người quân tử vẫn không cảm thấy hổ thẹn.

1. Tác giả - tác phẩm

Trung Dung (中庸 ) là một trong Tứ Thư(1) của Nho giáo, được coi là kinh điển
nền tảng cho việc tu thân, tề gia, trị quốc.

+ Tác giả:  Theo truyền thống Nho giáo, tác phẩm do Tử Tư (子思 ), cháu nội của
Khổng Tử biên soạn.

+ Nội dung chính: Tư tưởng cốt lõi của Trung Dung xoay quanh việc giữ gìn sự
trung chính (không thiên lệch) và bình hòa (hòa hợp) trong tâm hồn, đạt đến
trạng thái cân bằng giữa mọi hành động và cảm xúc. Trung là cái gốc lớn của
thiên hạ; Hòa là cái Đạo thông hành của thiên hạ.

+ Vị trí đoạn văn gốc mà chúng ta khảo sát nằm trong Chương 29 của Trung
Dung.

2. 2. Đối chiếu Phật giáo

2.1. Quân tử và Thánh đệ tử

Nếu Quân tử là hình mẫu lý tưởng của Nho giáo, hướng tới sự Thành Nhân,
Thành Thánh để trị quốc và đạt đến sự hòa hợp thế gian, thì Phật giáo cũng có

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-sanh-quan-niem-thien-ac-giua-ba-la-mon-giao-va-phat-giao.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-van-de-suy-nghi.html


một mẫu người tương đương về phẩm hạnh nhưng lại nhắm tới một mục tiêu
siêu việt hơn: giải thoát khỏi vòng sinh tử. Đó chính là Thánh Đệ tử hay cụ thể
hơn là Đa Văn Thánh Đệ tử (A-la-hán, Bồ Tát). Khái niệm "Đa Văn" (người nghe
nhiều,  học  rộng)  cho  thấy sự tương đồng với Quân tử ở chỗ đều phải có sự
học hỏi, tu dưỡng nghiêm túc về mặt trí tuệ (Pháp). Tuy nhiên, "Thánh" lại chỉ ra
sự khác biệt cơ bản: Đa Văn Thánh Đệ tử là những người đã thấy rõ Duyên Khởi,
đã đoạn trừ một phần hoặc hoàn toàn phiền não, và đang bước đi vững vàng
trên con đường Bát Chính Đạo. Họ không chỉ là người có đạo đức thế gian mà
còn là người có trí tuệ xuất thế gian, đã bắt đầu chứng nghiệm được Thật Tướng
của vạn pháp, đặt họ vào vị trí là những người duy nhất có khả năng xác nhận
tính Pháp nhĩ như thị của Lý Duyên Khởi.

2.2. Đạo và Pháp

Tính phổ quát của Đạo (Nho giáo) được miêu tả là không thể rời xa dù chỉ trong
chốc lát (不可  須臾離也 ), cho thấy sự đồng nhất giữa người và Đạo. Sự đồng nhất
tương tự, nhưng ở cấp độ siêu việt hơn, cũng là bản chất của Pháp (Dharma)
trong Phật giáo. Pháp và Lý Duyên Khởi không phải là hai thứ tách biệt mà là
một. Điều này được tuyên bố qua lời dạy sâu sắc của đức Phật, thường được tìm
thấy trong các bản Hán dịch: “諸賢！世尊亦如是說 : 若見緣起便見法，若見法
便見緣起 ”(2)  (Này chư Hiền, Đức Thế Tôn cũng nói như vầy: Nếu ai thấy duyên
khởi tức thấy pháp, nếu thấy pháp tức thấy duyên khởi).

Mối liên hệ bất khả phân ly này chính là điểm hội tụ giữa hai hệ tư tưởng. Đạo
của Quân tử, khi đạt đến cảnh giới bất ly, cũng chính là lúc Đạo đã nhập vào
thân, không còn là triết lý bên ngoài. Tương tự, Lý Duyên Khởi là chìa khóa để
thấy Pháp (Chân lý tối hậu), khẳng định rằng chân lý tối cao của vũ trụ (Pháp)
nằm ngay trong quy luật sinh diệt, vận hành của vạn vật (Duyên Khởi). Đây
chính là sự tương đồng tuyệt đối về tính chất thâm sâu, viên mãn và không thể
rời xa giữa Đạo và Pháp.

Tính chất siêu lý luận và vi diệu của Đạo lý là điểm mà Nho giáo và Phật giáo
gặp nhau ở tầng triết lý cao nhất. Đạo của Quân tử phải được xây dựng lên
cùng Trời Đất mà không trái nghịch (建諸天地而不悖 ) và phải được kiểm chứng
bởi Quỷ Thần mà không nghi ngờ (質諸鬼神而無  疑 ), cho thấy sự hòa hợp với
toàn bộ Pháp giới.

Sự hòa hợp này  trong Phật giáo chính là sự thấu triệt Lý Duyên Khởi, một Pháp
sâu kín đến mức khó tuyên thuyết: “Pháp này do Ta chứng được, thật là sâu kín,
khó  thấy,  khó  chứng, tịch tịnh, cao thượng, siêu lý luận, vi diệu, chỉ người trí
mới hiểu thấu... thật khó mà thấy được định lý Y tính duyên khởi pháp

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



(Idapaccāyata Paticcasamuppāda) (3).

2.3. Tính và Duyên Khởi

Cả Nho giáo và Phật giáo đều truy tìm một nguyên lý vận hành phổ quát. Đạo (
道 ) của Nho giáo, hướng đến Trung Hòa, và Pháp (Dharma) của Phật giáo,
hướng đến Giải Thoát, đều là quy luật bất biến. Về bản chất, Tính (性 ) của Nho
giáo và Duyên Khởi (緣起 ) của Phật giáo đều cho thấy sự tồn tại của chúng sinh
là một quá trình tùy duyên mà xoay chuyển (隨緣而轉 ), không có bản thể cố
định. Do đó Quân tử và Thánh Đệ tử đều phải thông qua sự thực hành để
chuyển hóa bản thân: Nho giáo hoàn thiện Tính để hòa hợp với Đạo, còn Phật
giáo đoạn trừ Vô Minh để chuyển chuỗi Duyên Khởi Khổ Uẩn thành Tịch Diệt
Pháp.

Để hiểu trọn vẹn sự vĩ đại và tính phổ quát của Đạo quân tử, ta phải quay về
câu mở đầu của Trung Dung, nơi đặt ra nền móng cho toàn bộ học thuyết: "天
命  之  謂  性 , 率  性  之  謂  道 , 修  道  之  謂  教 "(4)  (Thiên mệnh chi vị tính; suất tính chi
vi đạo, tu đạo chi vị giáo). Câu này thiết lập một chuỗi logic chặt chẽ: Nguồn
gốc Thiên Mệnh (mệnh lệnh tự nhiên của Trời) là cái Tính (bản chất bẩm sinh)
thiện lành của con người. Tính ấy cần được suất (noi theo) để trở thành Đạo
(con đường hành xử chuẩn mực). Và Đạo cần phải được tu (trau dồi) để trở
thành giáo (sự giáo hóa, truyền dạy). Như vậy, Đạo lý không phải là sự sáng tạo
của cá nhân, mà là sự khám phá và thực hành quy luật của trời đất. Điều này
tạo nên sự tương đồng sâu sắc với Pháp (Dharma) trong Phật giáo: Pháp là sự
thật tự nhiên được đức Phật khám phá và Giáo hóa cho chúng sinh noi theo, chứ
không phải do Ngài sáng tạo ra.

Chân lý tối thượng của Phật giáo - Lý Duyên Khởi không phải là một học thuyết
trừu tượng phải tìm cầu nơi kinh sách hay nơi xa xôi nào khác. Đó là một định
luật của tự thân, được mỗi hành giả kiểm chứng ngay trên sự sinh diệt của thân
và tâm mình. Chính đức Phật đã chỉ rõ con đường này cho Tỳ-kheo Ca-chiên-
diên (Kaccāna) với lời tuyên bố về Chính Kiến tuyệt đối: “迦旃
延！若不受、不取、不住、不計於我，此苦生時
生、滅時滅。迦旃延！於此不疑、不惑、不由於  他而能自知，是名正見，如來所說 ” (5)
(Này Ca-chiên-diên, nếu không thọ, không thủ, không trụ, không phân biệt chấp
chước ngã; khổ này khi sinh thì sinh, khi diệt thì diệt. Này Ca-chiên- diên, đối với
điều đó không nghi ngờ, không mê hoặc, không do ai khác mà tự mình biết, đó
gọi là chính kiến mà đức Như Lai đã giảng nói). Đoạn kinh này chính là bằng
chứng hùng hồn nhất cho thấy Lý Duyên Khởi phải được tự thân chứng nghiệm (
自知 ), hoàn toàn phù hợp với tầng kiểm chứng "bản chư thân" (本  諸  身 , lấy thân
làm gốc) trong triết lý Nho giáo.

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-duyen-khoi-trong-quan-diem-cua-cac-bac-luan-su.html


Trong triết lý Nho giáo, đoạn văn "道  也  者  不  可  須  臾  離  也 ; 可  離  非  道  也 ;... 故  君
子  慎  其  獨  也 "(6) nhấn mạnh rằng Đạo lý là một sự thật không thể rời xa dù chỉ
trong chốc lát và đòi hỏi Quân tử phải luôn cẩn thận khi ở một mình (慎  其獨 ),
bởi vì tâm ý khi ẩn kín lại là nơi hiển lộ rõ ràng nhất. Sự cảnh giác nội tâm này
có một sự tương đồng sâu sắc với hành trình của Thánh Đệ tử trong Phật giáo.
Đa Văn Thánh Đệ tử cũng là những người sống không rời Chính Pháp, và sự độc
cư nơi thanh vắng là một pháp hành căn bản. Việc an trú trong thiền định tại
nơi vắng lặng chính là sự "thận kỳ độc" tối cao của Phật giáo. Bởi lẽ, trong sự
tĩnh lặng đó, Thánh Đệ tử không chỉ quan sát hành vi bên ngoài mà còn nhìn
sâu vào Lý Duyên Khởi đang sinh diệt trong tâm, giữ giới và phát triển Tuệ Giác
ngay cả khi không bị thế tục quấy nhiễu, qua đó giữ Pháp và Đạo không bao giờ
rời xa thân mình.

Trong triết lý Nho giáo, tầng kiểm chứng đầu tiên của Đạo quân tử là sự tự quán
xét nơi thân (本諸身  - bản chư thân). Sự tự kiểm điểm nghiêm khắc này có sự
tương đồng tuyệt vời với phương pháp Tự Quán (self-reflection) mà đức Phật đã
dạy cho chính con trai mình, Tôn giả La Hầu La (Rāhula). Thay vì chỉ là sự cảnh
giác ẩn kín (thận kỳ độc), đức Phật dùng hình ảnh chiếc gương để dạy về sự tự
quán xét hành vi một cách trực diện và trung thực: "
佛說頌已，復問羅云：於意云何？人用鏡  為 ?" (Đức Phật hỏi Tôn giả La Vân: "Ý con
nghĩ sao? Người ta dùng gương để làm gì?). "
尊者羅云答曰：世尊！欲觀其面，見淨不  淨 ."(7) (Tôn giả La Vân đáp: "Bạch Thế
Tôn, để soi khuôn mặt, xem có sạch sẽ hay không).

Sự "dùng gương để thấy sạch hay không sạch" này chính là sự kiểm nghiệm Lý
Duyên Khởi ngay trên hành vi của thân và tâm: Nếu hành động này (nhân) là
bất tịnh (ác), sẽ dẫn đến khổ đau (quả) cho chính mình và người khác. Pháp tu
Tự Quán này, giống như bản chư thân, đã chứng minh rằng chân lý giải thoát
không nằm xa xôi mà bắt nguồn từ sự thành thật nội tại của mỗi Thánh Đệ tử.

Nguyên tắc "bản chư thân" không chỉ là sự phản ánh hành vi mà còn là yêu cầu
bắt buộc về sự tự điều phục trước khi nhập thế (hóa độ chúng sinh). Triết lý này
được cô đọng trong một bài kệ nổi tiếng của Kinh Pháp Cú, dạy rằng sự tu sửa
phải bắt đầu từ chính mình: 學先自正，然後正人，調身入慧，必遷為上。 (8) (Học
tập, trước tiên phải tự sửa mình; Sau đó mới sửa người khác; Điều phục thân
tâm để nhập vào trí tuệ; Chắc chắn sẽ chuyển hóa thành bậc thượng nhân).

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



Bài kệ này là minh chứng rõ ràng cho thấy trong Phật giáo, Thánh Đệ tử phải
lấy việc "tự điều thân" (Điều thân nhập tuệ) làm mục tiêu tối thượng. Việc tự

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



sửa mình (自正 ) chính là việc quán chiếu Lý Duyên Khởi để đoạn trừ phiền não
ngay trong tâm mình, trước khi đem sự thanh tịnh đó chứng thực (徵 ) ra thế
gian để chính nhân (正人 ).

2.4. Tính đồng nhất

Tính phổ quát và sự gần gũi của Đạo lý không chỉ dừng lại ở sự tu dưỡng cá
nhân (bản chư thân) mà còn phải được chứng thực qua sự hòa hợp với mọi
người (徵諸庶民 ). Khổng Tử đã đưa ra lời tuyên bố bất hủ, xác nhận rằng Đạo
không phải là một điều bí ẩn, khó tiếp cận, xa rời đời sống: "子  曰：  道  不  遠  人；
人  之  爲  道  而  遠  人，  不  可  以  爲  道 "(9) (Khổng Tử nói: Đạo không xa rời người;
người làm Đạo mà xa rời người, thì không thể làm Đạo).

Lời dạy này trong Nho giáo khẳng định Đạo lý phải nhập thế, phải nằm ngay
trong các mối quan hệ và hành động thường ngày của con người, không thể là
một triết lý cô lập. Điều này hoàn toàn tương đồng với Pháp trong Phật giáo. Lý
Duyên Khởi và Tứ Diệu Đế là chân lý không xa rời chúng sinh, mà nằm ngay
trong Ngũ Uẩn và các hiện tượng sinh, trụ, dị, diệt của đời sống. Các Thánh Đệ
tử tu tập cũng không phải là người tách rời hẳn thế gian, mà là người thấy được
Pháp ngay trong thế gian (Tu hành ngay trong cuộc sống, không rời Pháp giới).
Pháp dù siêu việt nhưng phải được chứng nghiệm từ chính thân mình, phải đem
lại lợi ích thiết thực cho nhất thiết chúng sinh, hoàn toàn phù hợp với tinh thần
Đạo bất viễn nhân của Khổng Tử.

Tính phổ quát của Lý Duyên Khởi không cho phép sự phiến diện. Pháp không
chỉ là chân lý của "bản chư thân" (nội giới) mà còn là quy luật của "thiên địa" và
"bách thế" (ngoại giới và thời gian). Sự khảo cứu này phải bao trùm tất cả các
yếu tố hình thành nên thế giới và chúng sinh.

Đức Phật đã dạy rằng mọi yếu tố đều có tính đa diện (nội và ngoại):
諸賢！云何地界？諸賢！  謂地界有二，有內地界，有外地界 (10) (Này chư Hiền, cái gì
là địa giới? Chư Hiền, địa giới có hai, có nội địa giới và có ngoại địa giới).

Việc quán chiếu này buộc Thánh Đệ tử phải thấy rằng:

1. Thân mình và vạn vật có cùng bản chất cấu tạo (đồng chất).

2. Quy luật Duyên Khởi chi phối thân mình cũng đồng thời chi phối tất cả chúng
sinh khác và thế giới xung quanh.

Khảo cứu Pháp phải là khảo cứu toàn diện và phổ quát, không thể tách rời giữa
cái tôi với cái ngoại giới, hoàn toàn phù hợp với tinh thần Đạo phải được xây
dựng cùng Trời Đất mà không trái nghịch.

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tim-hieu-ve-giao-ly-duyen-khoi.html


諸賢！此外地界極大，極淨，極不憎惡，是無
常法、盡法、衰法、變易之法，況復此身暫住，  為愛所受？ (11)

Dịch: Này chư Hiền, ngoại địa giới này cực kỳ lớn, cực kỳ tịnh, cực kỳ không
đáng tởm. Đó là pháp vô thường, pháp cùng tận, pháp suy vong, pháp biến
dịch, huống là xác thân tạm thời đình trú, được duy trì chấp thủ bởi tham ái này.

Lời dạy này là sự khẳng định hùng hồn về tính phổ quát của Lý Duyên Khởi. Nếu
ngay cả Ngoại Địa giới, một thực thể to lớn, tinh khiết vẫn phải tuân theo quy
luật Vô Thường và Biến Dịch, thì thân tạm bợ của mỗi cá thể chúng sinh nhỏ bé
lại càng không thể nằm ngoài vòng chi phối ấy. Điều này chứng tỏ Pháp là quy
luật tuyệt đối bao trùm toàn Pháp giới, làm nổi bật sự cao siêu, vượt mọi giới
hạn, tương đương với tầm vóc của Đạo lý hòa hợp với Trời Đất trong Nho giáo.

2.5. Đạo bất bội và Pháp nhĩ như thị

Sự so sánh đạt đến đỉnh cao ở tầng triết lý vũ trụ, nơi Đạo và Pháp cùng chứng
minh tính bất biến và bất khả hư hoại của chúng. Đạo của người quân tử phải là
chân lý vượt qua mọi giới hạn: "建  諸  天  地  而  不  悖 . 質  諸  鬼  神  而  無  疑 . 百  世  以
俟  聖  人  而  不  感 ." (Xây dựng cùng Trời Đất mà không trái nghịch, chất vấn Quỷ
Thần mà không nghi ngờ, trăm đời sau chờ đợi Thánh nhân mà không cảm thấy
hổ thẹn). Tính "bất bội" (không trái nghịch) và "vô nghi" (không nghi ngờ) này
chính là sự thể hiện của Pháp nhĩ như thị trong Phật giáo. Kinh điển khẳng định:

“此等諸法，法住、法空、法如、法爾，法不離
如，法不異如，審諦真實、不顛倒。如是隨順  緣起，是名緣生法 .”(12) (Các pháp này,
pháp trụ, pháp không, pháp như, pháp nhĩ, pháp chẳng lìa như, pháp chẳng
khác như, chân đế, chân thật, không điên đảo. Tùy thuận duyên khởi như vậy,
đó gọi là pháp duyên sinh).

Đoạn kinh này nhấn mạnh rằng Pháp (Lý Duyên Khởi) là Pháp trú (luôn tồn
tại), Pháp như (bản chất không đổi), là sự Chân thật rốt ráo, không điên đảo. Cả
hai lời dạy đều đồng nhất ở chỗ: chân lý tối thượng là một quy luật vĩnh cửu,
khách quan và không thể bị lung lay. Nó hòa hợp với Thiên Địa (Pháp giới) và có
thể đứng vững trước sự kiểm nghiệm của Bách Thế Thánh Nhân (Pháp trú, Pháp
như). Lý Duyên Khởi và Đạo quân tử đều là nền tảng cho mọi sự thật, chứng
minh rằng sự vô thường của vạn vật lại được chi phối bởi một luật thường hằng.

“若佛出世，若未出世，此法常住 ”(13) (Dù Phật có xuất hiện hay chưa xuất hiện ở
thế gian thì pháp này vẫn thường trụ). Lời tuyên  bố  này đặt Pháp (Lý Duyên
Khởi) vào vị trí một Định luật Khách quan của vũ trụ (Pháp giới), độc lập với đức
Phật. Ngài chỉ là người đã khám phá và tuyên thuyết lại nó. Tính "Thường Trú" (

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-duyen-khoi-kinh-vo-nga-tuong-su-khoi-dau-nghien-cuu-tu-tuong-phat-giao.html


常住 ) của Pháp chính là sự tương đồng tuyệt đối với tính vĩnh hằng của Đạo, một
chân lý luôn ở đó, không bị thời gian, không gian hay sự xuất hiện của bất kỳ ai
làm thay đổi.

Ở một đoạn Kinh khác:

我所自知、自覺法，為汝說者，若沙門、梵  志，若天、魔、梵及餘世間皆無能伏，皆無能
穢，皆無能制。云何我所自知、自覺法為汝說 … 謂有六處法 …復有六界法 …
以六界合故，便生母  胎，因六界便有六處，因六處便有更樂  (14)

Dịch:  “Những  pháp  mà  ta  tự  mình  biết,  tự mình giác ngộ, thuyết giảng cho
các ngươi; dù là Sa-môn, Phạm chí, Thiên, Ma, Phạm và các loài thế gian khác
đều không thể khuất phục được, không thể làm cho ô uế được, không thể chế
phục được. Thế nào là những pháp mà ta tự mình biết, tự mình  giác  ngộ, 
thuyết  giảng  cho các ngươi... Đó là pháp sáu xứ… Lại có pháp sáu giới... “Do
hòa hiệp của sáu giới nên sinh thai mẹ. Nhân sáu giới mà có sáu xứ; nhân sáu
xứ có xúc, nhân xúc mà có thọ”.

So sánh về tính phổ quát lên đến đỉnh cao ở khả năng kiểm chứng chân lý đối
với mọi thực thể, từ nhân gian đến siêu nhiên. Trong Nho giáo,

Đạo phải hòa hợp với Trời Đất (天地 ), không nghi ngờ với Quỷ Thần (鬼神 ), đứng
vững trước sự kiểm nghiệm của Thánh Nhân (聖人 ). Sự sắp xếp kiểm chứng này
tìm thấy điểm tương đồng triết học đáng kinh ngạc trong tuyên bố của đức Phật
về tính tuyệt đối của Pháp Duyên Khởi:

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



* Tính Phổ Quát (Trời Đất - 天地 ): Nếu như Nho giáo dùng Thiên, Địa thì Phật
giáo dùng Thiên, Nhân (Sa-môn, Bà-la-môn).

* Tính Siêu Nhiên (Quỷ Thần - 鬼神 ): Nho giáo yêu cầu Đạo phải vượt qua sự
chất vấn của Quỷ Thần. Trong Phật giáo, Pháp này được khẳng định là không
thể bị Ma Vương (魔 ) khuất phục.

* Tính Vĩnh Hằng (Thánh Nhân - 聖人 ): Đạo phải được Thánh Nhân  trăm  đời 
sau thừa nhận. Phật giáo tuyên bố Pháp này không thể bị Phạm Thiên (梵 ) (vị
thần sáng tạo tối cao) hay bất kỳ ai ngăn cấm, khẳng định sự tự tồn tại của
Pháp, độc lập với sự thừa nhận của bất kỳ Thánh giả nào.

Tính chất thường trú (常住 ) của Pháp Duyên Khởi không chỉ là một lời tuyên bố
mà còn là sự thật lịch sử, được xác nhận bởi Ba đời Chư Phật (quá khứ, hiện tại,
vị lai). Điều này đảm bảo rằng chân lý này có thể đứng vững trước sự kiểm
chứng của Thánh Nhân qua trăm đời, như Nho giáo yêu cầu.

Chân lý này đã được Phật Tỳ-bà-thi (Vipassī), vị Phật đầu tiên trong bảy vị Phật
quá khứ chứng ngộ và ca ngợi với những lời lẽ tương tự như đức Thích Ca Mâu
Ni: “毗婆尸佛於閑靜處復作是念 : 我今已得此無上法，甚深微妙，難解難見 , 息滅 ,
清淨，智者所知，非是凡愚所能及也 ”(15) (Phật Tỳ-bà-thi, lại ở chỗ nhàn tịnh suy
nghĩ như vầy: “Ta nay đã chứng được pháp vô thượng thậm thâm vi diệu là
pháp khó thấy khó hiểu, tịch tĩnh, thanh tịnh, chỉ có người trí mới thấu biết chứ
kẻ phàm phu không thể nào hiểu thấu được”).

Sự chứng ngộ của Phật Tỳ-bà-thi đối với "Pháp vô thượng" này chính là sự thấu
suốt Lý Duyên Khởi. Điều này chứng minh rằng Lý Duyên Khởi là Pháp thường
trú mà tất cả Chư Phật đều phải tìm ra để thành Đạo, không hề khác biệt qua
các thời đại, hoàn toàn đáp ứng yêu cầu của Đạo Quân tử là phải "Bách thế dĩ sĩ
Thánh nhân nhi bất hoặc".

3. Kết luận

Qua đối chiếu giữa sáu tầng kiểm chứng Đạo lý của Quân tử trong Trung Dung
và giáo lý Lý Duyên Khởi của Thánh Đệ tử trong kinh điển Phật giáo sơ kỳ, ta
thấy rõ cả hai hệ tư tưởng đều truy cầu một chân lý phổ quát, vĩnh hằng và bất
biến. Cả hai đều bắt đầu từ sự tự quán xét nội tại (本諸身 ) dưới hình thức Thận
kỳ độc hay Tự Quán Duyên Khởi và mở rộng ra vòng kiểm chứng của toàn Pháp
giới.

Đạo và Pháp đều là nguyên lý tự tồn tại (法  常住 ), không phụ thuộc vào người
khai sáng. Sự hài hòa của Đạo với Trời Đất (建諸天地而不悖 ) và sự bất khả chiến

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



bại của Pháp trước Thiên, Ma, Phạm đều đồng nhất ở chỗ: chân lý tối thượng là
một luật khách quan, vĩnh cửu, vượt lên trên mọi quyền năng siêu nhiên và thời
gian. Cuối cùng, Đạo và Pháp đều là con đường chuyển hóa bản thân: Quân tử
hoàn thiện Tính để nhập thế, còn Thánh Đệ tử đoạn trừ Vô Minh để giải thoát
khỏi vòng Duyên Khởi. Cả hai triết lý đều khẳng định: Chân lý không xa rời
người (道不遠人 ), mà nằm ngay trong sự khám phá và tu dưỡng thân tâm của
mỗi cá nhân.

Tác giả: Huệ Hiếu - Khoa ĐTTX Khóa 7, Học viện PGVN tại Tp.HCM

Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 01/2026

Chú thích:

(1) Gồm Đại Học, Trung Dung, Luận Ngữ, Mạnh Tử

(2) Trung A-hàm Kinh, Quyển 7, Kinh Tượng Tích Dụ (CBETA 2025.R2, T01, no.
26, p. 467a9-10)

(3) Trung Bộ Kinh, Kinh Thánh Cầu, HT. Thích Minh Châu dịch, NXB. Tôn Giáo,
Hà Nội, tr.218

(4) Trung Dung, Chương 1

(5) Tạp A-hàm Kinh, Quyển 10 (CBETA 2025.R2, T02, no. 99, pp. 66c27-67a1)

(6) Trung Dung, Chương 1

(7) Trung A-hàm Kinh, Quyển 3, Kinh La Vân (CBETA 2025.R2, T01, no. 26, p.
436c7-9)

(8) Pháp Cú Kinh, Quyển 1, Ái Thân Phẩm (Pāli: Phẩm Tự Ngã) (CBETA 2025.R2,
T04, no. 210, p. 566a1)

(9) Trung Dung, Chương 13.

(10) Trung A-hàm Kinh, Quyển 7, Kinh Tượng Tích Dụ (CBETA 2025.R2, T01, no.
26, p. 464c5-6)

(11) Trung A-hàm Kinh, Quyển 7, Kinh Tượng Tích Dụ (CBETA 2025.R2, T01, no.
26, p. 464c12-14)

(12) Tạp A-hàm Kinh, Quyển 12, Kinh 296 (CBETA 2025.R2, T02, no. 99, p.
84b22-24)

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html



(13) Tạp A-hàm Kinh, Quyển 12, Kinh 296 (CBETA 2025.R2, T02, no. 99, p.
84b16-17)

(14) Trung A-hàm Kinh, Quyển 3, Kinh Độ (CBETA 2025.R2, T01, no. 26, p.
435c23-24)

(15) Trường A-hàm Kinh, Quyển 1, Kinh Đại Bản (CBETA 2025.R2, T01, no. 1, p.
8b16)

Nhìn Đạo trong Trung Dung qua lăng kính Pháp Duyên Khởi
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhin-dao-trong-trung-dung-qua-lang-kinh-phap-duyen-khoi.html


