
Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
ISSN: 2734-9195   14:35 12/01/2026

Điều còn lại và có lẽ quan trọng hơn, là cách chúng ta đã đối xử với nhau trong
quá trình ấy. Trong một xã hội đa dạng quan điểm, giữ được lời nói có trách
nhiệm chính là giữ gìn nền tảng văn hóa chung.

Trong thời gian gần đây, trên mạng xã hội xuất hiện nhiều thảo/tranh luận xoay
quanh vấn đề nội dung sách giáo khoa hay một tác phẩm văn học được đề xuất
vinh danh. Ở góc độ xã hội, đây là tín hiệu cho thấy công chúng vẫn dành sự
quan tâm nghiêm túc cho giáo dục và các giá trị văn hóa. Tranh luận, nếu diễn
ra trên nền tảng lý lẽ và tinh thần đối thoại, là điều cần thiết cho sự phát triển
của đời sống tri thức. Tuy nhiên, điều đáng suy ngẫm là không ít cuộc trao đổi
đã trượt khỏi quỹ đạo học thuật, nhường chỗ cho những lời lẽ thóa mạ, xúc
phạm cá nhân và tổ chức, khiến vấn đề cần bàn luận bị che khuất bởi cảm xúc
cực đoan.

(Ảnh: Internet)

Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-tu-voi-van-de-chinh-ngu-tren-mang-xa-hoi.html



Từ góc nhìn văn hóa, cách con người tranh luận phản ánh trình độ ứng xử của
cộng đồng. Từ góc nhìn Phật học, thái độ và ngôn từ trong tranh luận phản
chiếu trực tiếp trạng thái tâm của người nói. Bởi vậy, khi tham gia vào các vấn
đề đang gây nhiều ý kiến trái chiều, người phật tử cần tự đặt cho mình một
chuẩn mực rõ ràng: hiểu đúng trước khi phán xét và viết/nói năng trong
tỉnh thức.

Chính ngữ là một trong tám yếu tố của Bát chính đạo bao gồm: Chính kiến (P: 
sammādiṭṭhi, C: 正見 ), Chính tư duy (P: sammāsaṅkappa, C: 正思惟 ), Chính ngữ
(P: sammāvācā, C: 正語 ), Chính nghiệp (P: sammākammanta, C: 正業 ), Chính
mạng (P: sammāājīva, C: 正命 ), Chính tinh tấn (P: sammāvāyāmo, C:正精進 ),
Chính niệm (P: sammasati, C: 正念 ), Chính định (P: samāsamādhi, C: 正定 ). Tám
yếu tố với mục đích là phát triển và kiện toàn ba khía cạnh cốt yếu trong sự tu
tập gồm: Giới-định-tuệ, trong đó Chính ngữ là một trong ba chi phần (Chính
ngữ, Chính nghiệp, Chính mạng) thuộc về giới.

Chính ngữ được hiểu là lời nói chân chính. Đức Phật đã coi việc rèn luyện chính
ngữ rất quan trọng đến sự phát triển cá tính và tâm linh. Ngài dạy, chính ngữ có
bốn đặc tính: chúng là những lời nói chân thật; chúng khiến người ta phấn khởi;
chúng nhẹ nhàng, không thô lỗ hay cộc cằn; chúng khiêm cung, không vô ích
hay vô nghĩa [1]. Chính ngữ trong Tứ diệu đế giống với điều đạo đức thứ tư
trong năm điều đạo đức (ngũ giới) gồm có bốn phương diện: Lời nói đúng với sự
thật; lời nói xây dựng và đoàn kết; lời nói có văn hóa; lời nói có giá trị và mang
lại lợi ích. Như vậy, giới thứ tư này không chỉ không được nói dối mà còn có ba
phương diện được xem là rất quan trọng trong truyền thông.

Trong giáo lý nhà Phật, lời nói không chỉ là phương tiện giao tiếp mà còn là một
dạng hành vi tạo nghiệp. Một lời nói dù xuất phát từ nhận thức đúng, nhưng nếu
được thốt ra bằng tâm sân hận, nhằm hạ thấp hay xúc phạm người khác, thì
vẫn không phải là lời nói thiện lành. Trên không gian mạng, nơi khoảng cách và
tính ẩn danh dễ làm con người buông lỏng tự chế, nguyên tắc này lại càng cần
được nhắc lại một cách tỉnh táo.

Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-tu-voi-van-de-chinh-ngu-tren-mang-xa-hoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/van-hoa-danh-thang
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/suy-ngam-ve-chinh-ngu.html


(Ảnh: Internet)

Như vậy, theo lời dạy của đức Phật, đạo đức trong lời nói, tức chính ngữ, không
nằm ở sự im lặng hay ở việc nói nhiều, mà ở khả năng tỉnh thức khi phát
ngôn. Mỗi lời nói được thốt ra cần được nhìn nhận qua nhiều tầng cân nhắc:
Đúng thời hay phi thời, chơn thực hay không chơn thực, nhu nhuyến hay thô
bạo, có lợi ích hay không lợi ích, với từ tâm hay với sân tâm [2]. Việc thực hành
chính ngữ như vậy không chỉ góp phần hoàn thiện nhân cách cá nhân, mà còn
là một con đường thiết thực nhằm hạn chế và tiến tới chấm dứt bạo hành bằng
lời nói, một vấn nạn ngày càng rõ nét trong đời sống xã hội đương đại.

Bên cạnh chính ngữ, chính kiến giữ vai trò nền tảng. Chính kiến không đồng
nghĩa với việc bảo vệ quan điểm của mình đến cùng, mà là khả năng nhìn nhận
vấn đề trong bối cảnh cụ thể của nó như lịch sử hình thành, tiêu chí học thuật,
mục tiêu giáo dục và những giới hạn không tránh khỏi của con người. Khi thiếu
chính kiến, người ta dễ đánh đồng phê bình một hiện tượng với việc công kích
một cá nhân; dễ biến phản biện học thuật thành sự kết án đạo đức.

Đức Phật từng cảnh báo rằng chấp kiến là một trong những nguyên nhân sâu xa
dẫn đến xung đột, bởi nó làm con người mất khả năng lắng nghe và đối thoại.

Trong Kinh Pháp Cú có dạy:

Chớ buông lời cay nghiệt,
Nhiếc người, người nhiếc ta,

Khổ thay lời hiềm hận,

Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-tu-voi-van-de-chinh-ngu-tren-mang-xa-hoi.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nep-song-dao-hanh-va-tri-tue-trong-kinh-phap-cu.html


Xung đột mãi lại qua.[3]

Như vậy, lời nói ác trước hết làm tổn hại chính người nói, trong khi lời nói hiền
hòa có khả năng che chở cả hai phía. Điều này đặc biệt đáng suy ngẫm trong
bối cảnh mạng xã hội hiện nay, khi một câu bình luận vội vàng có thể lan
truyền nhanh chóng, tạo ra những tổn thương vượt ngoài dự liệu ban đầu. Người
phật tử, nếu không cẩn trọng, cũng rất dễ bị cuốn theo tâm lý đám đông và
cảm xúc nhất thời, để rồi nói những lời mà sau đó chính mình cũng khó an trú.

(Ảnh: Internet)

Một yếu tố khác cần được nhấn mạnh là sự tỉnh táo trước thông tin. Không ít
tranh luận khởi đi từ những trích dẫn rời rạc, thông tin chưa được kiểm chứng
hoặc cách diễn giải thiên lệch. Trong truyền thống Phật giáo, tinh thần học hỏi
không cho phép sự hấp tấp. Đức Phật từng khuyên không nên tin chỉ vì điều đó
được nhiều người lặp lại, mà cần quan sát, suy xét và tự mình kiểm nghiệm.
Chính niệm, trong trường hợp này, chính là khả năng dừng lại trước khi chia sẻ
hay bình luận, nhận diện rõ cảm xúc của mình và tự hỏi liệu lời nói sắp thốt ra
có thực sự góp phần làm sáng tỏ vấn đề hay không.

Phật giáo không cổ xúy cho sự im lặng thụ động trước các vấn đề xã hội, người
phật tử không bị buộc phải đứng ngoài những tranh luận liên quan đến giáo
dục, văn hóa hay các giá trị chung. Trái lại, lên tiếng một cách có trách nhiệm
là điều cần thiết. Nhưng sự lên tiếng ấy, nếu đặt trên nền tảng Phật học, phải
hướng đến việc làm rõ vấn đề, mở ra đối thoại và góp phần xây dựng nhận thức
chung, chứ không nhằm triệt hạ hay bôi nhọ con người cụ thể. Nói trong tỉnh
thức là nói để cùng nhau hiểu hơn, không phải để đẩy nhau vào thế đối kháng.

Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-tu-voi-van-de-chinh-ngu-tren-mang-xa-hoi.html



Những tranh luận cụ thể rồi sẽ lắng xuống theo thời gian. Điều còn lại và có lẽ
quan trọng hơn, là cách chúng ta đã đối xử với nhau trong quá trình ấy. Trong
một xã hội đa dạng quan điểm, giữ được lời nói có trách nhiệm chính là giữ gìn
nền tảng văn hóa chung. Đối với người Phật tử, mỗi lần tham gia không gian
mạng là một cơ hội thực tập: thực tập chính kiến để không rơi vào cực
đoan, thực tập chính ngữ để không gieo thêm tổn thương, và thực tập
chính niệm để không bị cảm xúc dẫn dắt. Đó không chỉ là con đường tu tập
cá nhân, mà còn là đóng góp thiết thực cho sự lành mạnh của đời sống xã hội
hôm nay.

Tác giả: Ngộ Minh Chương

Chú thích:

[1] Henepola Gunaratana (2009), Bát chính đạo con đường đến hạnh phúc, Diệu
Liên Lý Thu Linh (dịch), Nxb Phương Đông, tr. 151.

[2] Kinh Trung Bộ, tập I, Thích Minh Châu dịch, ( 2017): tr. 167.

[3] Pháp cú 133

Phật tử với vấn đề chính ngữ trên mạng xã hội
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-tu-voi-van-de-chinh-ngu-tren-mang-xa-hoi.html


