
Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá
trị triết học và nhận thức luận Phật giáo

ISSN: 2734-9195   08:00 25/01/2026

Việc nghiên cứu nghiêm túc sự kiện Phật thành đạo không chỉ cho thấy Phật
giáo với bản chất trí tuệ vốn có, mà còn định hướng, gợi mở đúng đắn cho
nghiên cứu và thực hành Phật học trong xã hội đương đại.

Tóm tắt

Sự kiện Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành đạo dưới cội Bồ-đề tại Bodhgayā là
điểm khởi nguyên của toàn bộ hệ thống tư tưởng Phật giáo. Tuy nhiên, trong
quá trình truyền bá và tiếp nhận đại chúng, sự kiện này nhiều khi bị thần thoại
hóa, làm lu mờ chiều sâu triết học và giá trị nhận thức luận vốn có. Bài viết đối
chiếu các nguồn kinh điển sớm thuộc hệ Pāli Nikāya và A-hàm, nhằm làm rõ ba
vấn đề cốt lõi: (1) cơ sở tư liệu và tính khả tín lịch sử của sự kiện Phật thành
đạo; (2) nội dung giác ngộ như một cấu trúc tri thức hoàn chỉnh, không chỉ là
kinh nghiệm cá nhân; và (3) ý nghĩa phương pháp luận của sự kiện này đối với
nghiên cứu và thực hành Phật học đương đại. Qua đó, bài viết khẳng định rằng
giác ngộ trong Phật giáo là kết quả của một tiến trình tuệ giác có thể khảo sát,
phân tích và thực nghiệm, chứ không phải một mặc khải siêu nhiên.

Từ khóa: Phật thành đạo, giác ngộ, Bodhgayā, Tứ Thánh đế, Thập nhị nhân
duyên, nhận thức luận Phật giáo.

Đặt vấn đề: Phật thành đạo như một sự kiện tư
tưởng

Trong lịch sử Phật giáo, sự kiện Phật thành đạo có ý nghĩa quan trọng, bởi đây
không chỉ là một mốc tiểu sử của đức Phật, mà còn là thời điểm khai sinh toàn
bộ giáo pháp. Tuy nhiên, cách tiếp cận sự kiện này giữa sinh hoạt tín ngưỡng và
nghiên cứu học thuật có sự khác biệt căn bản. Trong khi tín ngưỡng nhấn mạnh
tính linh thiêng và biểu tượng, thì nghiên cứu Phật học đặt câu hỏi về bản chất
của sự giác ngộ và giá trị nhận thức mà sự kiện này mang lại.

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/bo-tat-siddhartha-thanh-dao-mo-ra-ky-nguyen-moi-cho-nhan-loai.html


(Ảnh: Internet)

Chính từ sự khác biệt ấy, một vấn đề học thuật đặt ra, liệu sự kiện Phật thành
đạo có thể được tiếp cận như một hiện tượng lịch sử – triết học, hay chỉ tồn tại
trong không gian huyền thoại tôn giáo? Việc trả lời câu hỏi này không chỉ có ý
nghĩa phương pháp luận, mà còn quyết định cách hiểu đúng hay sai về bản chất
của Phật giáo như một truyền thống trí tuệ.

Để trả lời, trước hết cần quay về với các nguồn tư liệu sớm nhất ghi nhận sự
kiện thành đạo.

Tư liệu kinh điển và bối cảnh lịch sử của sự kiện
thành đạo

Các ghi chép sớm nhất về sự kiện Phật thành đạo được bảo tồn trong kinh điển
Pāli Nikāya và các bản kinh A-hàm trong Hán tạng. Dù các văn bản này được
kết tập sau khi Đức Phật nhập Niết-bàn, giới nghiên cứu hiện đại nhìn chung
thừa nhận rằng chúng phản ánh một tầng truyền thống rất sớm, có độ khả tín
cao về nội dung cốt lõi.

Trong Ariyapariyesanā-sutta (MN 26), Đức Phật tự thuật về hành trình tìm cầu
chân lý của mình:

Này các Tỷ-kheo, Ta cũng vậy, trước khi Giác Ngộ, khi chưa chứng Chánh Ðẳng
Giác, khi còn là Bồ-tát, tự mình bị sanh lại tìm cầu cái bị sanh, tự mình bị già, lại
tìm cầu cái bị già, tự mình bị bệnh… tự mình bị chết… tự mình bị sầu”… tự mình
bị ô nhiễm lại tìm cầu cái bị ô nhiễm. Này các Tỷ-kheo, rồi Ta suy nghĩ như sau:
“Tại sao Ta, tự mình bị sanh lại tìm cầu cái bị sanh, tự mình bị già… (như trên)…

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/thieng-lieng-ngay-thai-tu-thanh-dao.html


tự mình bi ô nhiễm lại tìm cầu cái bị ô nhiễm? Vậy Ta, tự mình bị sanh, sau khi
biết rõ sự nguy hại của bị sanh, hãy tìm cầu cái không sanh, vô thượng an ổn
khỏi các khổ ách, Niết-bàn; tự mình bị già… cái không già… tự mình bị bệnh…
cái không bệnh… tự mình bị chết… cái bất tử… tự mình bị sầu… cái không
sầu… tự mình bi ô nhiễm, sau khi biết rõ sự nguy hại của cái bị nhiễm, hãy tìm
cầu cái không ô nhiễm, vô thượng an ổn khỏi các khổ ách, Niết-bàn.

Rồi này các Tỷ-kheo, sau một thời gian, khi Ta còn trẻ, niên thiếu, tóc đen
nhánh, đầy đủ huyết khí của tuổi thanh xuân, trong thời vàng son cuộc đời, mặc
dầu cha mẹ không bằng lòng, nước mắt đầy mặt, than khóc, Ta cạo bỏ râu tóc,
đắp áo cà-sa, xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình.[1]

Như vậy, đức Phật đã trải hành trình nhiều giai đoạn, từ việc học thiền định với
các đạo sư đương thời, đến thực hành khổ hạnh cực đoan trong sáu năm, và
cuối cùng là sự từ bỏ con đường ép xác. Quyết định tiếp nhận bát sữa của
Sujātā, theo kinh văn, không phải là một chi tiết phụ, mà đánh dấu sự chuyển
hướng căn bản trong nhận thức: từ khổ hạnh sang Trung đạo.

Điều đáng chú ý là các kinh điển sớm không mô tả sự thành đạo như một biến
cố thần linh can thiệp, mà như kết quả tất yếu của một tiến trình tu tập liên tục,
dựa trên định (samādhi) và tuệ (paññā). Sự kiện đêm thành đạo dưới cội
Assattha được trình bày ngắn gọn, tiết chế, tránh tô vẽ huyền bí, một đặc điểm
cho thấy khuynh hướng hiện thực và lý trí của Phật giáo sơ kỳ.

Từ nền tảng tư liệu này, có thể chuyển sang phân tích nội dung cốt lõi của giác
ngộ mà Đức Phật đã chứng đạt.

Nội dung giác ngộ: từ kinh nghiệm cá nhân đến cấu
trúc chân lý phổ quát

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/giac-ngo-va-giai-thoat-trong-dao-phat.html


(Ảnh: Internet)

Theo Mahāsaccaka-sutta (MN 36) và các bản kinh song hành trong Trung A-
hàm, trong đêm thành đạo, Đức Phật lần lượt chứng đạt ba minh (tevijjā): túc
mạng minh, thiên nhãn minh và lậu tận minh:

“Với tâm định tĩnh, thuần tịnh trong sáng không cấu nhiễm, không phiền não,
nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến Túc
mạng minh […],

Với tâm định tĩnh, thuần tịnh trong sáng không cấu nhiễm, không phiền não,
nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến Thiên
nhãn minh […],

Với tâm định tĩnh, thuần tịnh trong sáng không cấu nhiễm, không phiền não,
nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững chắc như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến Lậu
tận minh […]”.[2]

Điều này này cho thấy giác ngộ không phải là một khoảnh khắc ngẫu nhiên, mà
là tiến trình nhận thức có trật tự, từ nhận thức về quá khứ, hiện tại của chúng
sinh, đến sự đoạn tận hoàn toàn vô minh.

Trong ba minh, lậu tận minh giữ vai trò quyết định, bởi chính tại đây, Đức Phật
chứng ngộ Tứ Thánh đế và Thập nhị nhân duyên. Tứ Thánh đế không phải là
những mệnh đề siêu hình trừu tượng, mà là một mô hình nhận thức mang tính
phân tích và thực nghiệm: nhận diện vấn đề (khổ), truy nguyên nguyên nhân
(tập), xác lập khả năng giải quyết (diệt) và chỉ ra phương pháp thực hành (đạo).

“Đây là Khổ Thánh đế […]. Đây là Tập Thánh đế [… ]. Đây là Diệt Thánh đế […].
Đây là Đạo Thánh đế […]”.[3]

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html



Thập nhị nhân duyên, mặt khác, cung cấp nền tảng triết học cho cái nhìn duyên
khởi (paṭiccasamuppāda), cho thấy khổ đau không do một đấng sáng tạo, cũng
không phải định mệnh, mà là chuỗi điều kiện tương thuộc, trong đó vô minh
đóng vai trò khởi điểm:

“Do vô minh có hành sinh; Do hành có thức sinh; Do thức có danh sắc sinh; Do
danh sắc có lục nhập sinh; Do lục nhập có xúc sinh; Do xúc có thọ sinh; Do thọ
có ái sinh; Do ái có thủ sinh; Do thủ có hữu sinh; Do hữu có sinh sinh; Do sinh có
lão tử sầu bi khổ ưu não sinh hay toàn bộ khổ uẩn sinh. Đây gọi là Duyên khởi
hay Duyên sinh”.[4]

Chính sự tuệ tri về duyên khởi này đã làm nên chiều sâu triết học của giác ngộ
Phật giáo.

Từ nội dung giác ngộ, có thể thấy rõ một hệ quả quan trọng: sự kiện Phật thành
đạo không chỉ mang ý nghĩa cá nhân, mà mở ra một hệ thống nhận thức mới,
dẫn đến một cuộc chuyển đổi căn bản trong tư duy tôn giáo và triết học Ấn Độ
cổ đại.

Phật Thành Đạo và cuộc cách mạng trong nhận
thức luận

Từ góc nhìn nhận thức luận, sự kiện Phật Thành Đạo đánh dấu sự xuất hiện của
một phương pháp tiếp cận chân lý không dựa trên mặc khải hay uy quyền kinh
điển Veda. Trong nhiều kinh, Đức Phật nhấn mạnh rằng chân lý phải được tự
mình chứng nghiệm, không thể tiếp nhận chỉ bằng niềm tin hay truyền thống
(AN 3.65 – Kālāma-sutta):

Này các Kalama, chớ có tin vì nghe báo cáo, chớ có tin vì nghe truyền thuyết,
chớ có tin vì theo truyền thống, chớ có tin vì được kinh điển truyền tụng, chớ có
tin vì nhân lý luận siêu hình, chớ có tin vì đúng theo một lập trường, chớ có tin
vì đánh giá hời hợt những dữ kiện, chớ có tin vì phù hợp với định kiến, chớ có tin
vì xuất phát từ nơi có uy quyền, chớ có tin vì vị Sa-môn là bậc đạo sư của mình.
Nhưng này các Kalama, khi nào tự mình biết rõ: Các pháp này là thiện, các pháp
này là không có tội, các pháp này được người có trí tán thán, các pháp này nếu
chấp nhận và thực hành sẽ đưa đến an lạc và hạnh phúc, lúc ấy, các người hãy
chấp nhận và thực hành.[5]

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ngay-thanh-dao-mung-8-thang-12-tri-an-va-khac-ghi-loi-phat-day.html


(Ảnh: Internet)

Tinh thần này thể hiện rõ trong con đường Trung đạo, nơi nhận thức luôn gắn
liền với thực hành. Giác ngộ không phải là trạng thái xuất thần tách rời đời
sống, mà là sự hiểu biết đúng đắn về thực tại, dẫn đến chuyển hóa khổ đau
ngay trong đời sống con người.

Chính vì vậy, Phật thành đạo có thể được xem như một cuộc “cách mạng nhận
thức”: thay thế mô hình “chân lý được ban cho” bằng mô hình “chân lý được
chứng nghiệm”. Đây là điểm then chốt giúp Phật giáo, ngay từ khởi nguyên,
mang trong mình tinh thần phản tỉnh, đối thoại và gần gũi với tư duy khoa học.

Từ nền tảng nhận thức luận ấy, ý nghĩa của sự kiện Phật thành đạo đối với Phật
học đương đại trở nên đặc biệt rõ ràng.

Ý nghĩa của sự kiện Phật Thành Đạo đối với nghiên
cứu và thực hành Phật học hiện nay

Trong bối cảnh hiện đại, khi Phật giáo đôi lúc bị giản lược thành nghi lễ cầu xin
hoặc thực hành mang màu sắc mê tín, việc trở về với ý nghĩa nguyên thủy của
sự kiện Phật thành đạo là một yêu cầu cấp thiết. Đối với giới nghiên cứu, sự kiện
này nhấn mạnh rằng Phật học không chỉ là lĩnh vực tín ngưỡng, mà là một
ngành nghiên cứu triết học - tôn giáo nghiêm túc, đòi hỏi phương pháp và tư
duy phản biện.

Đối với người học và hành Phật, ngày Phật thành đạo không chỉ là dịp tưởng
niệm, mà là lời nhắc nhở về tinh thần tự giác, tự chứng, lấy trí tuệ làm trung
tâm. Chỉ khi nào tinh thần ấy được phục hồi, Phật giáo mới giữ được bản chất là
con đường giải thoát dựa trên tuệ giác, chứ không rơi vào hình thức sùng tín

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/


thuần túy.

Kết luận

Sự kiện đức Phật Thành Đạo không phải là một huyền thoại thần bí, mà là một
thành tựu nhận thức mang ý nghĩa lịch sử và triết học sâu sắc. Dưới sự khảo
cứu tư liệu kinh điển sớm và phân tích học thuật, giác ngộ của đức Phật hiện ra
như kết quả của một tiến trình tu tập có cấu trúc, dựa trên định và tuệ, có thể
được khảo sát và thực nghiệm. Việc nghiên cứu nghiêm túc sự kiện Phật thành
đạo không chỉ cho thấy Phật giáo với bản chất trí tuệ vốn có, mà còn định
hướng, gợi mở đúng đắn cho nghiên cứu và thực hành Phật học trong xã hội
đương đại.

Tác giả: Ngộ Minh Chương - Học viên Cử nhân Phật học Từ xa Khóa X - Học
viện PGVN tại TP.HCM

***

Chú thích:

[1] Kinh Thánh Cầu, Trung Bộ Kinh, 26

[2] Trong Đại kinh Saccaka (kinh Trung bộ I, số 36)

[3] Kinh Chuyển Pháp Luân (kinh Tương Ưng Bộ)

[4] (Kinh Tương ưng bộ II).

[5] Kinh Kalama Sutta (AN 3.65)

Tài liệu tham khảo:

1] Majjhima Nikāya, ed. V. Trenckner & R. Chalmers, Pāli Text Society.

2] Saṃyutta Nikāya, ed. L. Feer, Pāli Text Society.

3] Aṅguttara Nikāya, ed. R. Morris & E. Hardy, PTS.

4] Trung A-hàm (中阿含經 ), Taishō Tripiṭaka, No. 26.

Sự kiện Phật Thành Đạo: Tư liệu kinh điển, giá trị triết học và nhận thức luận Phật giáo
https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/su-kien-phat-thanh-dao-tu-lieu-kinh-dien-gia-tri-triet-hoc-va-nhan-thuc-luan-phat-
giao.html


